Mayo 2025 N°380

## HOREB EKUMIENIE

Boletín de noticias y comunicaciones

Comunidad Ecuménica Horeb Carlos de Foucauld

GRACIAS Papa Francisco

#### Sumario

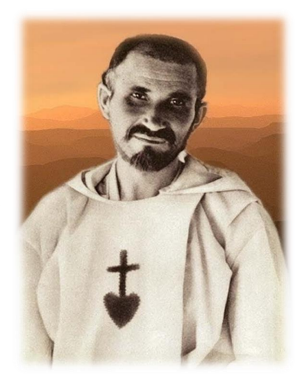
#### **Editorial:**

**03-** La comunión de los santos

#### **Ekumene:**

**05-** La Comisión Teológica Internacional publica un documento por los 1700 años de Nicea. El Vaticano sienta las bases para alcanzar un pleno "ecumenismo sinodal"

**09-** 80 años después de su ejecución, Bonhoeffer sigue inspirando al movimiento ecuménico



#### Horeb:

- 12- Vivir contemplativamente en medio del ruido del mundo
- **16-** Suspiro por Nazaret
- 18- Evangelio de la amistad
- **20-** ¿Qué ha significado la presencia del Papa Francisco en la Iglesia y en la Sociedad de hoy?
- 25- La niña María
- **26-** Consagración de la hermana Gloria Guerrero como ermitaña diocesana en la Comunidad Ecuménica Horeb Carlos de Foucauld
- **27-** Discurso de presentación de la Hermana María Gladys González Rodríguez, acompañante espiritual de la hermana Gloria
- **32-** Testamento espiritual de Papa Francisco

Horeb Ekumene: Boletín de noticias y comunicación de la Comunidad Ecuménica Horeb Carlos de Foucauld.

Director: Vincenzo María Guardino. Consejo de redacción: José Luis Vázquez Borau, Julia Crespo Benito, Paolo Cesar Ghilini, German Calderón, Guiselle Arias



José Luis Vázquez Borau

#### LA COMUNIÓN DE LOS SANTOS

¿Con quién profesamos estar unidos en la Comunión de los Santos?

«El amor de Dios ha sido redamado en nuestros corazones por el Espíritu Santo» (Rm 5,5). Se trata del amor con que Dios se ama a sí mismo. Este amor que es la gracia increada produce un efecto o una gracia creada en nosotros, que es la caridad. San Juan Crisóstomo (347-407) lo expresa con estas bellas palabras: «La caridad te presenta a tu prójimo como otro tú mismo; te enseña a alegrarte de sus bienes como si fueran los tuyos y a conllevar sus penas como tuyas. La caridad reúne un gran número en un solo cuerpo y transforma sus almas en otras tantas moradas del Espíritu Santo. Pero el Espíritu de la paz no descansa en medio de la división, sino de la unión de corazones... La caridad hace poner en común los bienes de cada uno» (De perfecta caritate, PG 56, 281).

La caridad realiza una comunicación de los bienes espirituales. Lo que hay en uno se inscribe para beneficio del otro, como la salud de un miembro



beneficia a la totalidad del cuerpo. Porque los principios de unidad son reales y firmes, podemos creer más allá del mundo y amar hasta en el mundo de Dios, hasta en su corazón y con su corazón. Por esta razón, la comunión de los santos se extiende hasta los

bienaventurados del cielo y a nuestros difuntos del velo que los oculta a nuestros ojos. El Espíritu Santo, al encontrarse en todos los miembros del cuerpo de Cristo, hace posible entre ellos una intercomunicación de energía espiritual. No solo se nos comunica el mérito de la pasión y de la vida de Cristo, sino que todo lo que los santos han hecho de bueno se comunica a los que viven en la caridad, porque todos son uno. La oración por los difuntos se apoya en que la muerte no puede separarnos del amor de Dios manifestado en Jesucristo nuestro Señor, como dice Rm 8, 38-39: «Pues estoy seguro de que ni la muerte ni la vida, ni los ángeles ni los principados, ni lo presente ni lo futuro, ni las potestades, ni la altura ni la profundidad, ni cualquier otra criatura podrá separarnos del amor de Dios manifestado en Cristo Jesús Señor nuestro». La eficacia de la oración se fundamenta en la unidad de la caridad. Esta unidad establece el vínculo entre la Iglesia de la tierra y la que se encuentra más allá del velo. Como dice Yves M. J. Congar, «la liturgia de la Iglesia está llena del sentimiento de que estas dos partes de un mismo pueblo están unidas en la alabanza y celebran el mismo misterio, especialmente en la eucaristía» (Cf. Quodl.II, 14; VIII, 9). Entonces, ¿qué no osaríamos creer y profesar si el Espíritu Santo, personal e idénticamente el mismo, está en Dios, en Cristo, en el cuerpo de éste y en todos sus miembros vivos?

# EKUMENE

Amistad, Ecumenismo y Compromiso

## La Comisión Teológica Internacional publica un documento por los 1700 años de Nicea

### El Vaticano sienta las bases para alcanzar un pleno "ecumenismo sinodal"

En pleno Año Jubilar con motivo de los 1.700 años del primer concilio fundacional de la Iglesia, el de Nicea, la Comisión Teológica Internacional, con el aval expreso del Papa Francisco (quien dio su plácet el pasado 16 de diciembre) lanza un documento que, bajo el título "Jesucristo, Hijo de Dios, Salvador - 1700 aniversario del Concilio Ecuménico de Nicea (325-2025)", pretende poner las bases para un camino sin retorno hacia la unidad de los cristianos, tomando como base el Credo de Nicea, reconocido como "el documento de identidad del cristiano", y el impulso de la sinodalidad entre los seguidores de Jesús

A lo largo de 70 páginas, con 124 puntos divididos en cuatro capítulos, aprobados por unanimidad por el CTI en primera instancia, posteriormente por el prefecto de Doctrina de la Fe, Víctor Manuel Fernández, y finalmente con el visto bueno del Papa, se desgranan las reflexiones sobre el presente y el futuro del ecumenismo, en torno a la relevancia dogmática de Nicea, cuyo 1700 aniversario se conmemorará el próximo 20 de mayo. En esa fecha, la CTI ha convocado una jornada de estudio en la que se desarrollará el documento. Justo en esas fechas (en torno al 25 de mayo) estaba prevista la histórica visita de Francisco a Bartolomé, ahora sin confirmar tras el ingreso del Papa en el Gemelli, aquejado de una neumonía bilateral. Los trabajos fueron dirigidos por una subcomisión presidida por el sacerdote francés Philippe Vallin, e integrada por los obispos

Antonio Luiz Catelan Ferreira y Etienne Vetö, los sacerdotes Mario Ángel Flores Ramos, Gaby Alfred Hachem y Karl-Heinz Menke, el grupo de

estudiosos contó con la participación, en plano de igualdad, de dos teólogas, las profesoras Marianne Schlosser y Robin Darling Young.



#### Nicea, punto de referencia e inspiración

¿Qué dice el texto? En primer lugar, los teólogos se detienen en recordar el "significado fundamental" del Concilio convocado por Constantino y del Credo que salió de él. También, explican los expertos, porque la conmemoración tiene lugar durante el Jubileo de la Esperanza y coincide con la fecha de la Pascua para todos los cristianos, en Oriente y en Occidente.

"No es un simple texto de teología académica", añade Vatican News, sino que "se propone como una síntesis que puede acompañar la profundización de la fe y su testimonio en la vida de la comunidad cristiana". En un momento de búsqueda de la unidad, Nicea se presenta como "un punto de referencia e inspiración" en el proceso sinodal en el que está empeñada la Iglesia católica.

De hecho, en el primer capítulo, la Comisión Teológica muestra su intención de dar "un nuevo impulso al camino hacia la unidad de los cristianos", y la esperanza de alcanzar una fecha común, y definitiva, para la celebración de la Pascua, tal y como es el deseo compartido de Francisco y Bartolomé. Este 2025, donde esta unidad de fechas se da, representa "una oportunidad inestimable para subrayar que lo que tenemos en común es mucho más fuerte, cuantitativa y cualitativamente, que lo que nos divide".

#### Es más lo que nos une que lo que nos divide

¿Qué es? "Todos creemos en el Dios Trinidad, en Cristo verdadero hombre y verdadero Dios, en la salvación en Jesucristo, según las Escrituras interpretadas en la Iglesia y bajo la moción del Espíritu Santo. Todos creemos en la Iglesia, el bautismo, la resurrección de los muertos y la vida eterna". De hecho, apunta el documento, "la divergencia de los cristianos respecto de la fiesta más importante de su calendario origina daños pastorales en las comunidades, hasta el punto de dividir a las familias, y **suscita escándalo entre los no cristianos**, afectando así el testimonio del Evangelio que se les transmite".

"Creemos como bautizamos; y rezamos como creemos", señala el texto, que exhorta a alimentarse juntos de "esa fuente de agua viva" que supone el Credo, la oración y los himnos del siglo IV, cuando la Iglesia no había sufrido ninguno de sus grandes cismas.

A su vez, el documento profundiza en el 325 "por primera vez se reúnen en Sínodo obispos de todo el Oikouménè. Su profesión de fe y sus decisiones canónicas se promulgan como normativas para toda la Iglesia".

"La comunión y la unidad sin precedentes suscitadas en la Iglesia por el acontecimiento Jesucristo se hacen visibles y eficaces de un modo nuevo mediante una estructura de alcance universal, y el anuncio de la buena nueva de Cristo en toda su inmensidad recibe también un instrumento de autoridad sin precedentes"

"La comunión y la unidad sin precedentes suscitadas en la Iglesia por el acontecimiento Jesucristo se hacen visibles y eficaces de un modo nuevo mediante una estructura de alcance universal, y el anuncio de la buena nueva de Cristo en toda su inmensidad recibe también un instrumento de autoridad sin precedentes", recalca el texto, que ofrece una mirada positiva respecto a que esto pueda producirse en el futuro.

Finalmente, el texto reivindica "la fe predicada por Jesús a los sencillos", que "no es una fe simplista", y subraya cómo "el cristianismo nunca se ha considerado a sí mismo como una forma de esoterismo reservada a una élite de iniciados".

Más bien al contrario, Nicea representa "un hito en el largo camino hacia la *libertas Ecclesiae*, que es en todas partes una garantía de protección de la fe de los más vulnerables frente al poder político".



La infalibilidad de los bautizados

Y, también, "confirma la doctrina católica de la infalibilidad *in credendo* de los bautizados". "Aunque los obispos tienen un papel específico en la definición de la fe, no pueden asumirlo sin estar en la comunión eclesial de todo el Pueblo Santo de Dios, tan querido por el Papa Francisco", culmina el texto.

En sus conclusiones, el documento hace una "apremiante invitación" a "anunciar hoy a todos a Jesús, nuestra Salvación" a partir de la fe expresada en Nicea en una multiplicidad de significados, y sin "ignorar la realidad" ni apartarse "de los sufrimientos y conmociones que atormentan al mundo y parecen comprometer toda esperanza", escuchando la cultura y las culturas.

El texto finaliza pidiendo estar "particularmente atentos a los pequeños entre nuestros hermanos", porque "estos crucificados de la historia son Cristo entre nosotros", es decir, "los más necesitados de esperanza y de

gracia", pero al mismo tiempo, conociendo los sufrimientos del Crucificado, son a su vez "apóstoles, maestros y evangelizadores de los ricos y acomodados".

Finalmente, el documento invita a **anunciar "como Iglesia", "con el testimonio de la fraternidad"**, mostrando al mundo las maravillas por las que es "una, santa, católica y apostólica" y es "sacramento universal de salvación" y de la unidad, frente a Satanás, el divisor.

Artículo de Jesús Bastante publicado en Religión digital el 03-04-2025

### 80 años después de su ejecución, Bonhoeffer sigue inspirando al movimiento ecuménico

En el 80 aniversario de la ejecución de Dietrich Bonhoeffer por su oposición a Hitler, el moderador del Consejo Mundial de Iglesias ha rendido homenaje a la profunda fe del teólogo alemán, afirmando que su vida y su testimonio siguen inspirando al movimiento ecuménico

"Su influencia fue decisiva, por ejemplo, en el contexto de la resistencia sudafricana contra el apartheid". La teología de la liberación latinoamericana también encontró en él una fuente



de inspiración constante", dijo el moderador del CMI, el obispo Prof. Dr. Heinrich Bedford-Strohm, que pronunció un discurso el pasado 7 de abril durante un acto que tuvo lugar en el antiguo campo de concentración de Flossenbürg, en Baviera, donde Bonhoeffer y otros opositores de Hitler fueron ahorcados en la madrugada del 9 de abril de 1945.

"Hay elementos centrales de la teología de Bonhoeffer que son de gran importancia para la teología pública ecuménica actual", señaló Bedford-Strohm, mencionando la crisis medioambiental, el fin de la violencia en Ucrania y la

superación del nacionalismo y la xenofobia.

Nacido en Breslavia en 1906, Bonhoeffer fue uno de los primeros en oponerse al nazismo en Alemania tras la llegada de Hitler al poder en 1933 y fue un partidario firme de la Iglesia Confesante, que se opuso a los intentos de control nazis en el ámbito de la teología y la vida eclesiástica.

Se implicó profundamente en el movimiento ecuménico, y más tarde entabló una estrecha amistad con Willem Visser 't Hooft, que se convertiría en el primer secretario general del CMI cuando se fundó en 1948.

"La cruel muerte de este testigo de Cristo es una gran pérdida tanto para la Iglesia Confesante en Alemania como para todo el movimiento ecuménico, que han perdido a un compañero que tenía una gran sabiduría y una fe fuerte, y también para todas las personas cercanas a él, que han perdido a un amigo irremplazable", escribió Visser 't Hooft poco después de la muerte de Bonhoeffer.

Los escritos de Bonhoeffer sacados a escondidas de su celda tras su detención en 1943, publicados en inglés como "Letters and Papers from Prison", se convirtieron en fuente de inspiración para personas cristianas de todo el mundo. En 1931, Bonhoeffer fue nombrado secretario de la juventud de la Alianza Mundial para la Promoción de la Amistad Internacional a través de las Iglesias, precursora del Consejo Mundial de Iglesias.

Tres años más tarde pronunció un discurso muy conocido en una reunión ecuménica en la isla danesa de Fanø, en el que dijo que, frente a la "furia de los poderes mundiales", "solo un gran concilio ecuménico de la Santa Iglesia de Cristo" podía hacer un llamado radical a la paz.

Bedford-Strohm subrayó que la visión de Bonhoeffer se convertiría en una importante fuente de inspiración para el "proceso conciliar" del CMI sobre Justicia, Paz e Integridad de la Creación, que siguió a la Asamblea del CMI de Vancouver, Canadá, en 1983.

"Además de evidente su compromiso con la paz, compromiso con la justicia social se manifiesta también en palabras muy concretas que se han dado menos a conocer, pero que son, como mínimo, igual de importantes".

En 1935, Bonhoeffer escribió que el que se realizasen las esperanzas puestas en el movimiento ecuménico, y el que este "pronunciase una palabra de juicio sobre la guerra, el odio racial y la explotación social[...]dependería todo ello de nuestra obediencia".

Bedford-Strohm añadió que Bonhoeffer tenía una profunda confianza cristiana que se reflejaba en su creencia de que esta fe necesitaba encontrar expresión en el mundo. "Solo se podrán entender las posteriores decisiones personales de Bonhoeffer si se comprende lo inseparable que es para Bonhoeffer la conexión entre un compromiso radical con la fe y la vida descritas en el sermón de la montaña y el compromiso con el mundo".

Artículo publicado en oikoumene.org/es/ el 09 abril 2025



# VIVIR CONTEMPLATIVAMENTE EN MEDIO DEL RUIDO DEL MUNDO

Extracto del libro "Fundamentos para vivir contemplativamente en el mundo". Hermandad de contemplativos (Madrid 2019)

#### Hermana Julia Crespo Benito CEHCF



El siglo XXI tiene derecho a ser contemplativo y la gente lo demanda.

Existen muchos testimonios en todos los tiempos capaces de mostrar con el testimonio de su vida y obras la posibilidad de alcanzar la contemplación medio del mundo. En cualquier lugar, en un laboratorio, en el quirófano de un hospital, en el cuartel, en la cátedra universitaria, en la fábrica, en el taller, en el campo, en el hogar de familia... Dios nos espera cada día. Para un cristiano corriente, la ordinaria es el lugar perfecto donde ha de encontrar a Dios.: ¿Dónde está el secreto de la felicidad del estilo de vida contemplativa? En definitiva, en Dios. Los contemplativos aman a

Dios y se entregan plena y radicalmente a Él. Y de esta relación con Dios surge ese estilo de vida, que fundamentalmente aquella consiste en famosa síntesis: «Ora et labora», «reza y trabaja». Ayudan a entender la vida contemplativa aquellas palabras de santa Teresa de Jesús: «Sólo Dios basta». Estas tres palabras son riquísimas de contenido y expresan maravillosamente la plena dedicación de los contemplativos y de las contemplativas al servicio de Dios y de los hermanos, y su desprendimiento de los aspectos materiales de la vida en los cuales muchas personas ponen felicidad. (Mn Sistach) Si nos fijamos en los escritos Santa Teresita de Lisieux, vemos que para ella la vida contemplativa es una llamada al AMOR por el AMOR en Sí mismo. Solía decir la joven carmelita francesa consciente de que, a pesar de su fragilidad, podía ser de gran servicio a Dios: "En el Corazón de

mi



Madre, la Iglesia, yo seré el AMOR".

Los contemplativos: forman el Corazón de la Iglesia dentro del Cuerpo Místico. ¡Esto es algo muy valioso! Porque aunque ellos desconocen donde o en quién recae el fruto de su oración, Dios recoge en su Corazón el fruto de la entrega sus vidas orantes transforma en Gracia que va derramando según convenga, dando a cada uno según lo necesite. La vida contemplativa no sólo para unos es pocos privilegiados, sino que es la plenitud a la que están llamados todos los cristianos e incluso el plan de Dios para cualquier persona, pues da respuesta al más profundo anhelo del corazón humano. El Catecismo de la Iglesia Católica nos recuerda que «el deseo de Dios está inscrito en el

corazón del hombre» (n. 27). Y es precisamente en medio del ruido del mundo, en cualquiera de las facetas de la vida del ser humano: familia. el trabajo, la la comunidad...donde e1 contemplativo secular se convierte en un testigo vivo del Dios escondido. Su tarea no es fácil, tendrá que desarrollar y mantener una opción radical a favor de Dios, inmerso en las realidades del que mundo. amenazan con dividirlo. Tendrá que remar muchas veces contracorriente. que Tendrá aceptar contradicción y la incomprensión. Habrá que compaginar la presencia en el mundo con una cierta desvinculación del mismo. siguiendo el ejemplo de nuestro querido Maestro Jesús en Nazaret. Tendrá en definitiva, que mantener equilibrio, difícil que manifestará en una manera peculiar de vivir la vida, estando siempre próximo, pero permaneciendo distante; siendo solidario, aun queriendo estar solitario; presente siempre ante los demás, pero entregado totalmente a Dios. Para que toda su vida esté centrada en Dios, tendrá que espiritualidad construir una salvaguarde a específica que cualquier precio, el silencio, la oración, la soledad, etc. Al permitir que el centro de su ser y de su vida sea Dios, todo se volverá más sencillo y estará más unificado.

Si bien Dios ofrece a la humanidad entera esta experiencia de

encuentro transformante a través del conocimiento pleno de su Amor, parece poner un especial empeño en que algunas personas entren y permanezcan en esa plenitud de vida cristiana. suscitando en ellas un encuentro personal y dándoles la gracia que potencia el ser bautismal, para impulsarlas con fuerza hacia la unión con Él y a la transformación en Cristo. Y a eso es a lo que llamamos «vocación contemplativa».

La vida contemplativa es por tanto un don de Dios, inmerecido, ante el que no cabe otra actitud que la receptividad. Y esta gracia no puede traducirse en una existencia mediocre, sino excepcional, que viene marcada por la propia vocación que es una llamada de Dios y no algo que uno decide. Por lo tanto, estamos ante un modo de ser que hay que dejar que aflore desde lo más interior, allí donde Dios lo sembró. Ouien ha sido tocado por esta gracia concentra todas sus energías en descender a lo más profundo de su corazón, allí donde habita Dios. Éste es el tesoro en el que el contemplativo pone su corazón (cf. Mt 6,21), la perla preciosa por cuya adquisición vende, lleno de alegría, todo lo que tiene (cf. Mt 13,44). A partir del descubrimiento de la habitación divina en Él, él contemplativo ya sólo puede vivir para Dios, descubriéndolo en todo y en todos, que se convierten para él en don de Dios y signos vivos de su presencia amorosa. Se trata de morir al hombre viejo, al mundo y al pecado, que le impiden ver a Dios y vivirlo.

El contemplativo se sabe pobre, reconoce que no vale nada, no puede nada, no es nada; pero, desde esa pobreza absoluta, puede reconocer en todas dimensiones la misericordia divina, que constituye su única riqueza y su verdadera grandeza. A partir de aquí, la misma pobreza, aceptada y ofrecida, permite a Dios volcar en ella su misericordia y su convirtiéndola gracia, instrumento eficaz de su poder transformador. Es lo que sintetiza el genial «Caminito» que santa Teresita de Lisieux nos ofreció, el camino de la libertad verdadera y plena, que nos hace libres ante las cosas, ante los demás y ante nosotros mismos.



En el contemplativo secular su vocación contemplativa, constituye el motor de toda su vida. Antes de llegar a las tareas y quehaceres concretos en los que se

desarrolla su misión, debe ser consciente de que la trasparencia evangélica tiene que empapar todo lo que hace y dice.

La vida de Nazaret de Jesús, con la que se identifica el contemplativo secular, constituye la síntesis más perfecta de la entrega absoluta a Dios y del testimonio de su presencia plena en el mundo. Pero para que el contemplativo pueda convertirse en instrumento eficaz de esa «presencia» transformadora de Dios en él, es necesario que sea consciente de la necesidad de persistir ineludiblemente en la oración.

La vida contemplativa, concluyendo, consiste en vivir de

forma consciente la permanente presencia de Dios-amor, en toda nuestra vida, buscándolo y testimoniándolo a través de la perfecta realización del trabajo ordinario, posible solo a través de las gracias necesarias recibidas tras convertir nuestra vida entera en una continua oración.



#### "Suspiro por Nazaret"

#### Carlos de Foucauld – Obras Espirituales. Antología de textos

Hermano Pablo Cesar Ghilini



16. Usted conoce la idea de mi vida: imitar la vida escondida de nuestro Señor en Nazaret, lo más perfectamente posible, como nuestro querido San Francisco imitó su vida apostólica.

17. Hace unos ocho días me enviaron a rezar un poco a la casa de un pobre indígena católico muerto en la aldea vecina. ¿Qué diferencia entre esta casa y nuestras habitaciones? Suspiro por Nazaret.

18. Mi sed de cambiar mi estado religioso por el de simple familiar, de simple jornalero de cualquier convento, se hace cada vez más intensa. Son las mismas aspiraciones, pero cada día más fuertes. Cada día veo más claro que aquí no estoy en mi sitio, cada día deseo más precipitarme en el último abajamiento, siguiendo a nuestro Señor.

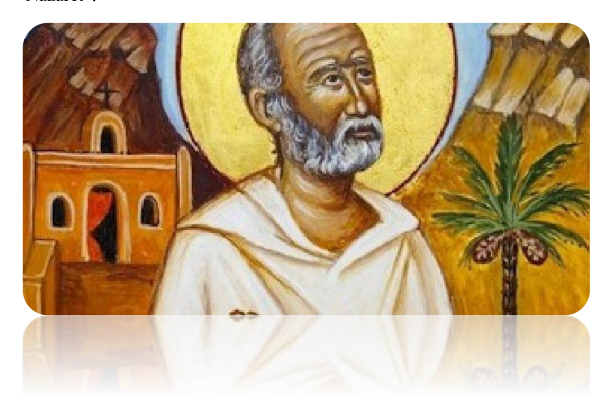
#### Reflexión:

La vida de Nazaret, en la que se ensambla la oración contemplativa, las tareas domésticas, el trabajo para subsistir, los lazos de amistad con el vecindario, la solidaridad, es la de una vida simple de hijo, de padre, de hermano, de amigo, con una actitud de escucha profunda, para poder interpretar, comprender al hermano y poder ayudarlo desde ese fondo vital del alma, donde mora Jesús con su Padre en el Espíritu Santo.

Un camino sencillo, en sobriedad, en silencio. Hablando lo necesario y suficiente. Es tan simple la vida de Nazaret, que por su simplicidad puede ser que no sea demasiado comprendida.

Nuestro camino espiritual como hermanos de Carlos de Foucauld consiste en "descomplejizarnos", para simplificarnos en nuestras relaciones, y desde nuestra "mismidad", en la profundidad de nuestro ser auténtico, poder donarnos oblativamente al otro.

Mismidad – Otredad, relación que contiene en su matriz la Filiación y la Fraternidad como impronta indeleble del ser cristianos. "Suspiro por Nazaret".



#### RESEÑA CEHCF EVANGELIO DE LA AMISTAD

#### Hermano German Calderón CEHCF



Este encantador libro habla de la amistad y es dedicado por el Autor a su grande amigo coterráneo de la Provincia de Barcelona, Monseñor Pedro Casaldáliga, defensor de los indígenas, fallecido en el 2020 a los noventa y dos años, siendo Obispo de "San Feliz del Araguaya, en el Estado de Mato Grosso, Brasil.

El libro está estructurado en dos partes: En la primera se trata de cómo fue la vivencia de la amistad en Carlos de Foucauld, para llegar a ser amigos de todos y en qué consiste el apostolado de la amistad.

En la segunda parte se trata de los fundamentos y de las actitudes para vivir la misión como amistad.

El autor comienza afirmando que las reflexiones más importantes sobre el amor y la amistad, como fenómeno afectivo arrancan con Platón (Atenas, 348/347 a.C.) y Aristóteles (Estagira, 384 a.C. – Atenas, 322 a.C.), seguidas de otros autores romanos.

En el pensamiento bíblico la amistad es un reflejo de la amistad que Dios tiene con el ser humano, así Abraham y Moisés son sus amigos, por ejemplo. La amistad y el amor de persona a persona se observa en la relación de David y Jonatán (1 Sam 20,1-42). En el Nuevo Testamento, Jesús se presenta como el amigo de pecadores y publicanos y ofrece dar su vida por los amigos. En el cristianismo, la amistad se considera una virtud en cuanto refleja el amor de Jesús por todas las personas sin ninguna distinción. Luego se exponen las diversas ideas de la filosofía y teología sobre el asunto.

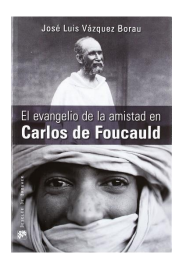
"La amistad es algo grande y muy hermoso, probablemente indispensable para la perfección de la persona humana. No puedo concebir que un ser humano sin amistades sea perfecto: sé en todo caso que será una persona profundamente desgraciada. Sin amistad, la persona queda aislada dentro de sí misma" (Pg 18). (René Vaoillaume).

Para Carlos, Tamanrasset (Argelia) pasa a ser su Nazaret determinando como amigos a los Tuaregs, creando y consolidando amistad con todos, interesándose por su cultura, su situación presente, recogiendo las historias

que se transmiten por las noches alrededor del fuego, realizando el diccionario tuareg-francés y clamando contra toda injusticia colonizadora, interesándose y comprometiéndose con el bienestar y la seguridad de su pueblo.

De esta manera, el autor quiere indicar que tanto para Carlos como para sus seguidores, la amistad en los ambientes descreídos o de otras religiones, es el elemento base para que la semilla del Evangelio no caiga en saco roto o tierra árida y pueda dar su fruto según los caminos que el Espíritu de Jesús indique.

El Hermano Carlos una vez instalado en la región del Hoggar el 13 de enero de 1904, descubre los Tuaregs como los más pobres y abandonados del desierto y aplica con ellos sus ideas de amistad y bondad, practicando, en cierta forma su actividad misionera entre los musulmanes. Tratando a todos como verdaderos hermanos, conviviendo con ellos, formando parte de su familia y participando de sus preocupaciones cotidianas. Foucauld tenía plena conciencia que trabajaba para el establecimiento de la fe y de la comunidad cristiana, si bien era



consciente que tenía que pasar mucho tiempo, quizá siglos. Pero mientras esto no llegue quería que musulmanes y cristianos fuesen amigos. Esto no era una pre-evangelización, ya que mientras Jesús vivía en Nazaret durante la mayor parte de su vida como hijo del carpintero ya era evangelizador de su Padre. Preparando y abriendo caminos de amistad ya se va haciendo presente el Reino de Dios.

"Vuestro papel profético consiste en afirmar existencialmente el valor primordial de la proclamación del amor de Jesús a todas las personas, no ya por los grandes medios visibles, sino por el medio invisible o casi invisible de la simple presencia de amor fraternal en medio de los pobres y abandonados". (Jacques Maritain – a los Hermanos de Jesús, 1964).

El Autor es José Luis Vázquez Borau (Barcelona 1946), profesor y escritor, doctor en Filosofía y Teología, fundador y moderador de la Comunidad Ecuménica Horeb Carlos de Foucauld.(IA).

El texto puede ser adquirido en Amazon Libros o en E-books - www.edeescle.com

#### ¿Qué ha significado la presencia del Papa Francisco en la Iglesia y en la Sociedad de hoy?

José Luis Vázquez Borau



En primer lugar la elección de su nombre para su pontificado: FRANCISCO, el pobre de Asís, con lo que conlleva de renovación de la Iglesia desde la pobreza y vivir la fraternidad universal y cósmica. En segundo lugar, la canonización, el 15 de mayo de 2022, de Carlos de Foucauld como hermano universal.

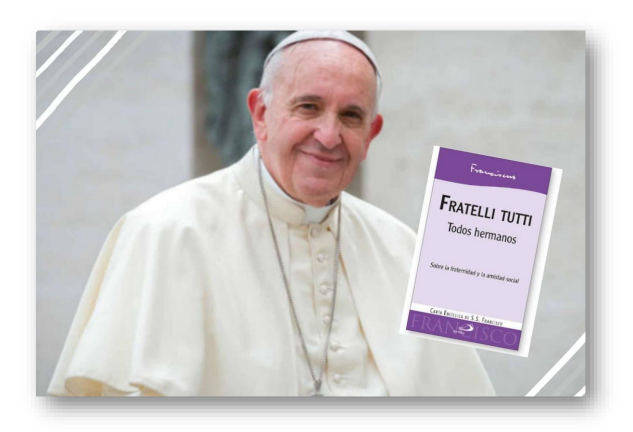
Veamos, en algunas pinceladas como refleja esto en su querida Encíclica *Fratelli Tutti:* 

- + Como Francisco, Foucauld «no hacía la guerra dialéctica imponiendo doctrinas, sino que comunicaba el amor de Dios. Había entendido que «Dios es amor, y el que permanece en el amor permanece en Dios» (1 Jn 4,16)» (FT nº4). Predicaba el Evangelio de la amistad, y, cuando las circunstancias eran propicias, hablaba de los valores comunes de creencia entre el Islam y el Cristianismo.
- + Foucauld miraba tanto por el bien espiritual de los tuareg como el material, mirando de promocionar la labor de las mujeres, pues «la organización de las sociedades en todo el mundo todavía está lejos de reflejar con claridad que las mujeres tienen exactamente la misma dignidad e idénticos derechos que los varones» (TF n°23) o trabajando para mejorar las comunicaciones, como la creación de un tren transsahariano.



+ El Papa Francisco en el (TF n°24) en relación a la esclavitud afirma: «A pesar de que la comunidad internacional ha adoptado diversos acuerdos para poner fin a la esclavitud en todas sus formas, y ha dispuesto varias estrategias para combatir este fenómeno, todavía hay millones de personas

—niños, hombres y mujeres de todas las edades— privados de su libertad y obligados a vivir en condiciones similares a la esclavitud. Hoy como ayer, en la raíz de la esclavitud se encuentra una concepción de la persona humana que admite que pueda ser tratada como un objeto. La persona humana, creada a imagen y semejanza de Dios, queda privada de la libertad, mercantilizada, reducida a ser propiedad de otro, con la fuerza, el engaño o la constricción física o psicológica; es tratada como un medio y no como un fin». Para mostrar su oposición a los usos y costumbres esclavistas que se realizaban en el Sahara el 9 de enero de 1902 Carlos de Foucauld compró la libertad de un primer esclavo al que llamó José del Sagrado Corazón. El 4 de julio hizo lo propio con un segundo esclavo y a ambos les dio libertad de practicar su fe.



+ En el (FT nº 25) el Papa Francisco hace una referencia a las afrentas contra la dignidad humana: «Guerras, atentados, persecuciones por motivos raciales o religiosos, y tantas afrentas contra la dignidad humana se juzgan de diversas maneras según convengan o no a determinados intereses, fundamentalmente económicos. Lo que es verdad cuando conviene a un poderoso deja de serlo cuando ya no le beneficia». También Carlos de Foucauld vivió estas circunstancias: En octubre de 1911, la guerra estalla entre Italia y Turquía: "Los turcos hacen todo lo posible para predicar la guerra santa entre las tribus árabes de la Tripolitana", escribe a su prima el 25 de diciembre. Así, una de estas tribus, bajo la influencia religiosa de los

Senusitas, durante los años siguientes trabajará particularmente a los tuareg para empujarles a la disidencia de Francia; y es plausible que el 1º de diciembre de 1916, cuando Foucauld fue tomado como rehén por un grupo de inspiración senusita llegado a Tamanrasset, su joven guardián lo asesinara accidentalmente. La muerte de Foucauld es también una lejana consecuencia de la guerra ítalo turca comenzada en 1911.

+ En el (FT n°28) el Papa Francisco hace una referencia a las mafias: «Las mafias presentándose como "protectoras" de los olvidados, muchas veces a través de diversas ayudas, mientras persiguen sus intereses criminales. Hay una pedagogía típicamente mafiosa que, con una falsa mística comunitaria, crea lazos de dependencia y de subordinación de los que es muy dificil liberarse». Foucauld clamaba contra los colonos-comerciantes, que bajo la capa del desarrollo, explotaban a los nativos y mancillaban el nombre de cristianos.



+ En el (FT n°30) se nos habla de la «cultura del encuentro» que tanto practicó Carlos de Foucauld: «El aislamiento y la cerrazón en uno mismo o en los propios intereses jamás son el camino para devolver esperanza y obrar una renovación, sino que es la cercanía, la cultura del encuentro. Elaislamiento, cercanía. sí. Cultura del enfrentamiento, no: cultura del encuentro, sí». Esta fue la no-acción

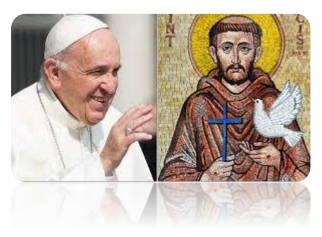
de su prima María de Bondy antes de la conversión de Carlos de Foucauld. La bondad silenciosa de su prima es para él un modelo, el modelo que debe y quiere seguir para la conversión de sus hermanos tuareg, el modelo que propone a aquellos y aquellas que tengan el deseo de consagrarse a la evangelización.

+ En el (FT n°50) el Papa Francisco dice en relación a la búsqueda de la verdad: «Podemos buscar juntos la verdad en el diálogo, en la conversación reposada o en la discusión apasionada. Es un camino perseverante, hecho también de silencios y de sufrimientos, capaz de recoger con paciencia la larga experiencia de las personas y de los pueblos. El cúmulo abrumador de información que nos inunda no significa más sabiduría. La sabiduría no se fabrica con búsquedas ansiosas por internet, ni es una sumatoria de información cuya veracidad no está asegurada. De ese modo no se madura en el encuentro con la verdad. Las conversaciones finalmente sólo giran en

torno a los últimos datos, son meramente horizontales y acumulativas. Pero no se presta una detenida atención y no se penetra en el corazón de la vida, no se reconoce lo que es esencial para darle un sentido a la existencia». Foucauld está convencido de que la evangelización tiene un deber absoluto: conocer a los pueblos a los que se está enviado y no despreciar su cultura.

+ En (FT nº134) el Papa Francisco al referirse a las diferentes culturas afirma: "Las culturas diversas, que han gestado su riqueza a lo largo de siglos, deben ser preservadas para no empobrecer este mundo. Esto sin dejar de estimularlas para que pueda brotar algo nuevo de sí mismas en el encuentro con otras realidades. No se puede ignorar el riesgo de terminar víctimas de una esclerosis cultural» Para ello «tenemos necesidad de comunicarnos, de descubrir las riquezas de cada uno, de valorar lo que nos une y ver las diferencias como oportunidades de crecimiento en el respeto de todos. Se necesita un diálogo paciente y confiado, para que las personas, las familias y las comunidades puedan transmitir los valores de su propia cultura y acoger lo que hay de bueno en la experiencia de los demás». El hecho de que Carlos de Foucauld se lance a aprender la lengua de los tuareg y a recopilar sus tradiciones, elaborando un diccionario tuareg-francés, nos indica la importancia de la reciprocidad en la amistad, no querer imponer el propio lenguaje y preservar su cultura.

+ Concluyendo ya la encíclica en (FT n°281) el Papa Francisco afirma: "Entre las religiones es posible un camino de paz. El punto de partida debe ser la mirada de Dios. Porque «Dios no mira con los ojos, Dios mira con el corazón. Y el amor de Dios es el mismo para cada persona sea de la religión que sea" y en el (FT n°283) prosigue: «El culto a Dios sincero y humilde «no



lleva a la discriminación, al odio y la violencia, sino al respeto de la sacralidad de la vida, al respeto de la dignidad y la libertad de los demás, y al compromiso amoroso por todos». En realidad «el que no ama no conoce a Dios, porque Dios es amor» (1 Jn 4,8). Las convicciones religiosas sobre el sentido sagrado de la vida humana nos permiten «reconocer los valores fundamentales de nuestra humanidad común, los valores en virtud de los que podemos y debemos colaborar, construir y dialogar, perdonar y crecer, permitiendo que el conjunto de las voces forme un noble y armónico canto,

en vez del griterio fanático del odio». Este es el planteamiento de Foucauld que parte del principio de que "todas las almas son creadas para la luz».

+ La encíclica Fratelli Tutti (FT), nombre que toma el Papa Francisco del saludo que daba el santo de la Umbría, «para dirigirse a todos los hermanos v las hermanas, v proponerles una forma de vida con sabor a Evangelio» (FT n°1), la llama así para poner de relieve el vínculo que une este documento con el que le precedió Laudato si, que se abre con el signo de Francisco de Asís y termina con el de Carlos de Foucauld, proclamando «una fraternidad abierta, que permite reconocer, valorar y amar a cada persona más allá de la cercanía física, más allá del lugar del universo donde haya nacido o donde habite» (FT nº1). Pues Carlos de Foucauld como Francisco de Asís «sembró paz por todas partes y caminó cerca de los pobres, de los abandonados, de los enfermos, de los descartados, de los últimos» (FT nº2). La fraternidad de Francisco de Asís es una fraternidad cósmica: todo tiene su origen en Dios, Padre de todos, y por eso una relación de fraternidad nos une a todo, en primer lugar a los hombres, y «caminó cerca de los pobres, de los abandonados, de los enfermos, de los descartados, de los últimos» y «se sentía hermano del sol, del mar y del viento, se sabía todavía más unido a los que eran de su propia carne, sembrando paz por todas partes» (FT nº2). La fraternidad de Francisco es una fraternidad sin fronteras que supera las distancias de origen, nacionalidad, color, religión, como bien expresa el episodio de su visita al Sultán en Egipto: «Este viaje, en aquel momento histórico marcado por las cruzadas, mostraba aún más la grandeza del amor tan amplio que quería vivir, deseoso de abrazar a todos. La fidelidad a su Señor era proporcional a su amor a los hermanos y a las hermanas» (FT n°3). Y es en esta fraternidad sin fronteras que el otro Francisco, el Papa, nos ha invitado a entrar, como ha mostrado con toda su existencia.

#### La niña María



A toda prisa va una niña montada en un burrito, con su velo, su dulce rostro para que nadie sospeche ni un poquito, que

toda ella está llena del amor infinito.

Sus ojos negros han quedado al descubierto, que titilan con la luz del sol de aquel desierto. Dime niña bella ¿Qué escondes? ¿Porque hasta el burrito va tan contento?.

Miras continuamente al cielo y sonríes para tus adentros como quien esconde un gran secreto ¿acaso sabes tu dulce pequeña lo que está en ti sucediendo?

Tus manos juntas alrededor de tu pequeño vientre y en tu corazón salta una pregunta ¿será un hermoso sueño lo que estoy viviendo?

Sin que tu niña María buscaras lo que estás viviendo, ahora sois la esposa del Eterno quien en tu vientre teje con amor al divino Verbo.

¡Oh! Cuanta pureza ¡oh! Cuanta santidad e inocencia, pues dejaste a un lado tu vida y te convertiste en

un frasco de la más exquisita esencia.

Vas creyendo que nadie descubrirá tus amores secretos ¡oh inocente niña María! ¿Crees que con tu vestido y túnica esconderás tan portento?.

Tan solo una palabra que saliera de tus adentros bastaría para dejar todo al descubierto y un manantial de alabanzas lleno aquel lugar y llego hasta el firmamento.

No guardes tus palabras niña María, reviéntalas al viento, que oigan todos los que están sedientos de escuchar de tus labios las maravillas que el creador hizo en ti en aquel santo encuentro.



### Consagración de la hermana Gloria Guerrero como ermitaña diocesana en la Comunidad Ecuménica Horeb Carlos de Foucauld

Gloria, te consagras al Señor, humilde y solidaria así te hizo el Dios a quien sirves entre los más pobres en Piura.

Siempre cercana y hermana, educadora siempre, con tu espiritualidad contemplativa heredada de tu hermano mayor Carlos de Foucauld.



Con tu ejemplo entre los jóvenes, brillas con tu espiritualidad coherente con el Evangelio que anuncias como Buena Noticia a los más necesitados.

Tu voz se escucha entre las altas montañas, peregrina de los Andes Peruanos, Seguidora fiel de tu ideal, contemplativa de la esperanza, hacedora de fraternidad.



Guerrera de la ternura y la solidaridad. Te abandonas en las manos de Dios, él hará contigo lo que quiera, le darás gracias por siempre, estarás dispuesta a todo, aceptando toda la voluntad de tu Señor, desde hoy la voluntad de Dios se cumple en ti como se cumple en toda criatura y en la creación.

Te consagras para siempre al servicio y a la humildad, al amor y al compromiso con los más débiles, sin temer absolutamente a nada, viviendo entre ellos y ellas, compartiendo tu humanidad, estarás en medio de los necesitados con amor.

Hoy te rindes ante el Señor, con la grandeza de tu humildad, con la pequeñez de quién sirve, última y más pequeña, llena del Evangelio de Jesús de Nazareth.

09 de Abril 2025, Rev. Obed Juan Vizcaíno Nájera Maracaibo - Venezuela

#### Discurso de presentación de la Hermana María Gladys González Rodríguez, acompañante espiritual de la hermana Gloria

Monseñor CRISTÓBAL BERNARDO MEJÍA CORRAL, obispo de la diócesis de Chulucanas, Padre RICARDO RIVERA, rector del Seminario, queridos sacerdotes, hnas. Redentoristas, que nos acogen en su Monasterio, religiosas, seminaristas, Fraternidades de la familia espiritual Carlos de Foucauld, familiares, amigos y amigas de Gloria:



Es para mí una alegría presentar a la hermana Gloria Guerrero Sanjinez, quien hoy nos convoca para esta celebración.

Ella nació en la ciudad de Talara, provincia de Piura (Perú), es la hija de Juan Guerrero y Gregoria Sanjinez, y la mayor de tres hermanos.

Realizó sus estudios de secundaria en el colegio Inmaculada Concepción de las Religiosas Dominicas y luego estudió administración de empresas y se graduó en la Especialidad de Filosofía y Religión.

Desde muy joven experimento el amor de Dios y en respuesta a su llamado, quiso entrar a la vida religiosa. Al ser la única hija mujer, la mamá se resistió en apoyar su vocación. A los 23 años, escapó de casa, para ingresar al convento de las Hermanas de San José de Tarbes y pasando las diferentes etapas, realizó sus votos perpetuos.

Recibió formación permanente e inicio su vida profesional como profesora.

Después de 16 años de vida religiosa, entra en un proceso de discernimiento, pide el año de exclaustración y posteriormente solicita su salida definitiva.

Se inicia en LA ESPIRITUALIDAD del eremita del desierto, del buscador inquieto e incansable, de aquel que eligió a Jesús como modelo único, Carlos de Foucauld. Al Recibir la dispensa del Vaticano en el año 2002, se integra

a la primera fraternidad de Carlos de Foucauld que se estaba formando en Piura, promovida por Isabel Pareja, miembro de la Fraternidad de España, ese mismo año el 15 de octubre hace su compromiso.



En esta larga etapa profundiza sobre el conocimiento de la espiritualidad de Nazaret y de su encarnación en la causa de los pobres y marginados de la sociedad, de la fraternidad universal donde nadie es excluido, de la Adoración Eucarística y la donación de sí mismo, del desierto como lugar del encuentro, de la contemplación y del absoluto de Dios, único en satisfacer las más profundas aspiraciones del corazón humano.

Trabajó 28 años como maestra en colegios públicos, parroquiales y privados, se identificó siempre con la Pastoral educativa y el apostolado de la Parroquia. Durante 20 años asumió la asesoría de la Catequesis familiar en la Parroquia Sagrado Corazón de Jesús de Piura, ha sido coordinadora de la Pastoral educativa en los colegios que le asignaban, apoyó la pastoral carcelaria y acompañó por 5 años a jóvenes con adicción a la droga y al alcohol.

Tambien motivó a un grupo de parejas guías, para formar la fraternidad Laica Carlos de Foucauld en Piura, grupo que hasta la fecha forma parte de la familia espiritual en Perú. En este periodo de su camino de vida espiritual fue acompañada por la Hna. Aura Sotomayor.

Gloria está convencida que teniendo como centro de su vida a Jesús, es posible superar cualquier obstáculo desde el autoconocimiento, la disciplina y la responsabilidad. Cimentada en sus principios y los valores evangélicos, ha sentido la necesidad de ser acompañada espiritualmente, reconociendo su fragilidad humana, con el propósito de renovar su vida interior y de mantener una conversión en el día a día.



Siempre hubo un anhelo reservado en ella, hacia la vida contemplativa, e Interiormente las intuiciones y el amor de Dios la guían hacia una vocación desde el silencio interior, la soledad y la comunión con el sufrimiento de la humanidad, sentía que tenía que dar un paso más radical, en su seguimiento de Jesús...después de 16 años en la asociación de fieles de Carlos de Foucauld, se abre una nueva etapa en su camino espiritual, de desprendimiento y entrega a Dios, de nuevo Isabel Pareja, la contacta con el responsable general de la Comunidad Ecuménica Horeb Carlos de Foucauld y es aceptada.

Paralelamente durante la pandemia se nutre espiritualmente promoviendo meditaciones virtuales, en un pequeño grupo llamado Mirada contemplativa, el cuál cuenta hoy, con más de 300 miembros.

Luego de un tiempo en ese nuevo sendero, empezamos un intenso proceso de acompañamiento espiritual de mirar dentro de sí, de introyección, de oración contemplativa, de disponibilidad, de obediencia activa a Dios, de silencio, para optar por la vida Eremítica en su comunidad.



Ulteriormente a su consagración, se retira como ermitaña a un pueblito de Colombia, y al regresar al Perú se puso en contacto con Monseñor Cristóbal a quien admira por su sencillez, apertura, simplicidad y cercanía, para solicitarle su acompañamiento y seguir bajo su orientación, todo el proceso para consagrarse como eremita diocesana de la Comunidad Ecuménica Horeb Carlos de Foucauld.

Hace 9 meses está radicada en Sechura, en el monasterio de las hermanas benedictinas, donde tiene temporalmente su ermita.

La vida eremítica en la Comunidad Ecuménica Horeb es una vocación particular, es una vida de soledad y relación, que cultiva la oración, el silencio, la contemplación, el amor compasivo y la solidaridad en total abajamiento, pasando como un hombre cualquiera, como uno de tantos, en total asombro, desapercibido, simplemente creando lazos de amistad, de cercanía y de proximidad. Consciente de que amando a Dios nuestro absoluto, es como llegaremos a amar al prójimo y a toda la creación con el mismo amor con que somos amados.

Gloria hoy se consagrará como Eremita Diocesana de la Comunidad Ecuménica Horeb Carlos de Foucauld con profesión de votos perpetuos, será la primera ermitaña diocesana del Perú, su nombre es Gloria y monseñor la consagrará como "Gloria de Jesús". Todo enmarcado en este año jubilar de la esperanza.

María Gladys González Rodríguez, Asociación de Fieles Carlos de Foucauld de Colombia. Acompañante Espiritual de la Hermana Gloria.









#### Testamento Espiritual de Papa Francisco

En el Nombre de la Santísima Trinidad. Amén.

Sintiendo que se acerca el ocaso de mi vida terrena, y con viva esperanza en la Vida Eterna, deseo expresar mi voluntad testamentaria sólo en cuanto al lugar de mi sepultura.

Mi vida y mi ministerio sacerdotal y episcopal los he confiado siempre a la Madre de Nuestro Señor, María Santísima. Por tanto, pido que mis restos mortales descansen esperando el día de la resurrección en la Basílica Papal de Santa María la Mayor.

Deseo que mi último viaje terrenal termine en este antiquísimo santuario mariano, al que acudía en oración al inicio y al final de cada Viaje Apostólico, para encomendar confiadamente mis intenciones a la Madre Inmaculada y agradecerle sus dóciles y maternales cuidados.

Pido que se prepare mi sepulcro en el nicho de la nave lateral entre la Capilla Paulina (Capilla de la Salus Populi Romani) y la Capilla Sforza de la citada Basílica Papal, como se indica en el anexo adjunto.

El sepulcro debe estar en la tierra; sencillo, sin decoración particular y con la única inscripción: Franciscus.

Los gastos para la preparación de mi entierro serán cubiertos por la suma del benefactor que he dispuesto, que será transferida a la Basílica Papal de Santa María la Mayor y para la cual he encargado las oportunas instrucciones al Arzobispo Rolandas Makrickas, Comisario Extraordinario del Capítulo Liberiano.

Que el Señor dé una merecida recompensa a quienes me han amado y seguirán rezando por mí. El sufrimiento que se hizo presente en la última parte de mi vida lo ofrecí al Señor por la paz mundial y la fraternidad entre los pueblos.

Santa Marta, 29 junio 2022



# Calendario Pluricultural 2025 Mayo

1.- <u>Fíesta del Trabajo</u>. Fiesta internacional del trabajo y de la lucha sindical (Su origen: En el aniversario de las protestas del 1º de mayo de 1886, en Chicago).

1. - <u>San José Obrero</u>. Patrono de los trabajadores. Esta fiesta fue instituida por Pío XII el 1 de mayo de 1955, para que -como dijo el mismo Pío XII a los obreros reunidos aquel día en la Plaza de San Pedro - "el humilde obrero de Nazaret, además de encarnar delante de Dios y de la Iglesia la dignidad del obrero manual, sea también el diligente guardián de vosotros y de vuestras familias".

3. - <u>Día Mundial de la Libertad de Prensa:</u> Cada 3 de mayo se celebran los principios fundamentales de la libertad de prensa. Esta fecha brinda la oportunidad de evaluar la libertad de prensa a nivel mundial, defender los medios de comunicación de los ataques sobre su independencia y rendir homenaje a los periodistas que han perdido sus vidas en el desempeño de su profesión. Este año, la conmemoración global del Día Mundial de la Libertad de Prensa se centrará en la profunda influencia de la inteligencia artificial (IA) en el periodismo y los medios de comunicación, bajo el lema: Informar en un mundo desafiante - El impacto de la inteligencia artificial en la libertad de prensa y los medios de comunicación.

8,- <u>Día Mundial de la Cruz Roja y de la Media Luna Roja</u>: El 8 de mayo se celebra el Día Mundial de la Cruz Roja y de la Media Luna Roja coincidiendo con el nacimiento de Henry Dunant, su fundador.

12.- Fiesta budista del Vesak, día de Budha: El día de la luna llena de mayo se celebra el Día de Vesak. Principal fiesta theravada del nacimiento, la iluminación y la extinción de Buda. Es el día más sagrado para millones de budistas de todo el mundo. Fue en el día de Vesak hace 2.500 años, más exactamente en el año 623 A.C., cuando nació Buda. Asimismo, fue también en este Día de Vesak cuando Buda alcanzó la iluminación y también fue en el Día de Vesak cuando falleció a los 80 años de edad.

13. - Nuestra Señora de Fátima.

15.- <u>Fiesta sintoísta de Aoi Matsuri</u>: Fiesta sintoísta del Aoi Matsuri o Festival de la Malva Real es considerado uno de los tres mayores festivales de Kioto. También es considerado el festival más antiguo del mundo, celebrado sin interrupción desde el siglo VI. Este festival se originó como agradecimiento a los dioses de los truenos y el clima (Kamo) tras sufrir Kioto un fuerte temporal de tormentas que causaron enfermedades y hambrunas.

16.- <u>Celebración judía Lag B'Omer</u>: Lag Ba'omer es el nombre dado al día 18 de Iyar en el calendario hebreo. De acuerdo con la tradición judía, la tristeza y el pesar que acompañan a la Cuenta del Omer son interrumpidos en este día. Hay dos bases para este mandamiento: la primera es que en este día cesó la peste que había brotado entre los discípulos de Rabí Akiva, y la segunda es que en esta fecha se conmemora el aniversario de fallecimiento de Rabí Shimon bar Yojai.

16,- <u>Día Internacional de la Convivencia en Paz ("vivre-ensemble en paix")</u>: La Asamblea General de las Naciones Unidas proclamó que cada 16 de mayo se celebrara el **Día Internacional de la Convivencia en Paz**. El propósito de esta conmemoración es la de movilizar periódicamente los esfuerzos de la comunidad internacional con miras a promover la paz, la tolerancia, la inclusión, la comprensión y la solidaridad.

17.- <u>Día Internacional de las Telecomunicaciones e Internet</u>: El Día Mundial de Internet pretende dar a conocer las posibilidades que ofrecen las nuevas tecnologías para mejorar el nivel de vida de los pueblos y de sus ciudadanos.

23. - <u>Fiesta Baha'í</u>. <u>Declaración del Báb</u>: Aniversario de la proclamación del precursor de Bahá'u'lláh. En este día los bahá'ís recuerdan el día en el que, en 1844, el Báb predijo la llegada de un nuevo mensajero de Dios.

Después de la muerte del Báb, su seguidor Bahá'u'lláh se proclamó a sí mismo como este mensajero y fundó la fe bahá'í. La Declaración del Báb es uno de los nueve días festivos en el calendario bahá'í.

25. - <u>Día de África</u>: El Día de África, se celebra el 25 de mayo de cada año. Fue decretado con el objetivo de dar a conocer las necesidades que siguen enfrentando todos los países del Continente Africano. Así mismo, revindicar todos los avances socioeconómicos que han alcanzado, incluyendo su liberación del colonialismo.

28. - <u>Fiesta Bahai</u> <u>de la Ascensión de Baha'u'llah</u>: Conmemoración de la muerte de Bahá'u'lláh, el 29 de mayo de 1892, ocurrida en Bahji, cerca de Akko (Israel).

29. – <u>Ascensión del Señor</u>: (Este año, las fechas de Pascua y las partes adjuntas coinciden en los calendarios Juliano y Gregoriano.) El día de la Ascensión es el jueves 29 de Mayo de 2025. Se celebra justo cuarenta días después del domingo de resurrección, durante el "Tiempo Pascual". En esta fecha se conmemora la Ascensión del Señor al cielo, en presencia de sus discípulos tras anunciarles que les enviaría el Espíritu Santo. Esta solemnidad de la Ascensión del Señor traslada la Fiesta, en muchos lugares, al domingo siguiente, día 1 de junio.

29. - Zoroastrismo. Zartusht-no Diso: Para los "parsis" de la India es la conmemoración de la muerte de ZARATUSTRA. Los mazdeos iraníes lo celebran el 26 de diciembre.

31. - <u>Fiesta de la Visitación de la Virgen María a Santa Isabel</u>: Cada 31 de mayo la Iglesia celebra la Fiesta de la Visitación de la Virgen María a su prima Santa Isabel, y con este mensaje de caridad de la Madre de Dios es que se concluye el mes mariano.

31.- Fiesta china de DUANWU — El Festival del Barco Dragón es un día festivo oficial en China continental. Esta fiesta tradicional, también llamada Fiesta del Doble Quinto, se celebra el quinto día del quinto mes de la Calendario lunar chino. El Festival del Bote del Dragón es un fiesta tradicional china que ha existido en varias formas durante miles de años. En los tiempos modernos, la historia más popular que explica los orígenes del Festival del Bote del Dragón se refiere a la muerte de Qu Yuan, un poeta del período aproximado entre el 475 y el 221 a. C.

